
 

1 
 

Immagini teatrali del “comico” nella letteratura gr eca cristiana 
 
(A) Metafore semplici  
1. Giuseppe Flavio, Contro Apione 2, 223: Πλάτων δὲ θαυμαζόμενος παρὰ τοῖς Ἕλλησιν ὡς καὶ σεμνότητι 
βίου διενεγκὼν καὶ δυνάμει λόγων καὶ πειθοῖ πάντας ὑπεράρας τοὺς ἐν φιλοσοφίᾳ γεγονότας, ὑπὸ τῶν 
φασκόντων δεινῶν εἶναι τὰ πολιτικὰ μικροῦ δεῖν χλευαζόμενος καὶ κωμῳδούμενος. [“schernito e messo in 
ridicolo”] 
 
2. Clemente Alessandrino, Protrettico ai Greci VII 75, 1: Δυσωπούντων δέ σε [“Ti spingano”] εἰς 
σωτηρίαν καὶ οἱ περὶ τοὺς θεοὺς ὑμῶν ἔλεγχοι, οὓς [i.e. τοὺς θεοὺς] διὰ τὴν ἀλήθειαν ἐκβιαζόμενοι 
κωμῳδοῦσι ποιηταί [“i poeti (pagani in genere) irridono”]. 
- Poco dopo Clemente ribadisce il concetto scrivendo: καὶ ἄλλοι συχνοὶ ποιηταὶ διελέγχουσιν ὑμῶν τοὺς θεοὺς. 
 
3. Origene, Contro Celso IV 39 Borret: Ἐπεὶ δέ, καὶ τὰ περὶ τὸν ὄφιν ὡς ἀντιπράσσοντα [“che si 
ribella”] τοῖς τοῦ θεοῦ πρὸς τὸν ἄνθρωπον παραγγέλμασιν ὁ Κέλσος κωμῳδεῖ [“irride”], μῦθόν τινα 
παραπλήσιον τοῖς παραδιδομένοις [i.e. μύθοις] ταῖς γραυσὶν ὑπολαβὼν εἶναι τὸν λόγον. 
 
4. Origene, Omelia su Giobbe 2, 13 (Patrologia Graeca XVII, p. 65 D): Ταῦτα μὲν οὖν καὶ λεπτολογεῖν 
φλύαρον. Ὡς γὰρ ἔφην, ἡ Γραφὴ κοινῇ συνηθείᾳ χρῆται. Ἐπειδὴ δέ τινες, κωμῳδοῦντες [“irridendo”]  
τὴν Γραφὴν, καὶ ἐντεῦθεν αὐτὴν ὡς ψευδῆ διασύρουσιν (πῶς γὰρ ἂν, φασὶν, ἄσιτοι διετέλουν καὶ ἄϋπνοι ἐπὶ 
τοσαύταις ἡμέραις;), ἠναγκάσθημεν αὐτῶν συναπαχθῆναι τῇ ἀκαίρῳ στενοχωρίᾳ. 
 
5a. Origene, Contro Celso, V 18 Borret: Ἐπεὶ δ’ [sogg. Celso] ἐπὶ πλέον κεκωμῴδηκε [“ha irriso più volte”] 
τὴν κεκηρυγμένην μὲν τῆς σαρκὸς ἀνάστασιν ἐν ταῖς ἐκκλησίαις, ὑπὸ δὲ τῶν συνετωτέρων τρανότερον 
νενοημένην, καὶ οὐ χρὴ αὖθις ἐκτίθεσθαι τὴν λέξιν αὐτοῦ ἅπαξ προειρημένην, κτλ. 
 
5b. [Ignazio di Antiochia], Epistola 7, 7 Funk: Τὸν σταυρὸν [sogg. gli eretici] ἐπαισχύνονται, τὸ 
πάθος [“la passione” di Cristo] χλευάζουσι, τὴν ἀνάστασιν κωμῳδοῦσιν. ἔγγονοί εἰσι τοῦ ἀρχεκάκου 
πνεύματος, τοῦ τὸν Ἀδὰμ διὰ τῆς γυναικὸς τῆς ἐντολῆς ἐξώσαντος κτλ. 
 
(B) Metafore complesse 
6. Clemente Alessandrino, Protrettico ai Greci IV 58, 3-4: Γάμοι τε οὖν ἔτι καὶ παιδοποιίαι καὶ 
λοχεῖαι θεῶν μνημονευόμεναι καὶ μοιχεῖαι ᾀδόμεναι [“cantati” dai poeti in genere] καὶ εὐωχίαι 
κωμῳδούμεναι καὶ γέλωτες παρὰ πότον εἰσαγόμενοι [“messe in scena”] προτρέπουσι δή με 
ἀνακραγεῖν, κἂν σιωπῆσαι θέλω· οἴμοι τῆς ἀθεότητος. Σκηνὴν [“un teatro”] πεποιήκατε τὸν οὐρανὸν 
καὶ τὸ θεῖον ὑμῖν δρᾶμα γεγένηται καὶ τὸ ἅγιον προσωπείοις δαιμονίων [“con gli dèi in maschera”] 
κεκωμῳδήκατε, τὴν ἀληθῆ θεοσέβειαν δεισιδαιμονίᾳ σατυρίσαντες. 
- La metafora complessa esprime un concetto negativo: i pagani hanno ridotto la loro stessa religione e il 
pantheon dei loro dèi a una farsa e il timor di Dio e il sacro a una burla.     
- Vedi il celebre banchetto degli dèi in Iliade I 570-604 (grandi risate suscitate dalla zoppia di Efesto coppiere.  
 
7a. Clemente Alessandrino, Protrettico ai Greci X 110, 1-3: ὁ θεῖος λόγος [Verbo], ὁ φανερώτατος 
ὄντως θεός, ὁ τῷ δεσπότῃ τῶν ὅλων ἐξισωθείς, ὅτι ἦν υἱὸς αὐτοῦ καὶ «ὁ λόγος ἦν ἐν τῷ θεῷ» (cfr. 
Vangelo di Giovanni 1, 1), οὔθ’ ὅτε τὸ πρῶτον προεκηρύχθη, ἀπιστηθείς, οὔθ’ ὅτε τὸ ἀνθρώπου 
προσωπεῖον ἀναλαβὼν [“avendo indossato la maschera di uomo”] καὶ σαρκὶ ἀναπλασάμενος τὸ 
σωτήριον δρᾶμα τῆς ἀνθρωπότητος ὑπεκρίνετο [“recitava il dramma salvifico del genere umano” 
/ o “della sua natura umana”], ἀγνοηθείς· γνήσιος γὰρ ἦν ἀγωνιστὴς καὶ τοῦ πλάσματος 
συναγωνιστής [“attore e compagno di recita della sua creatura” (ossia del genere umano)] κτλ. 
- La metafora complessa esprime un concetto positivo: la vita di Gesù – dalla nascita alla morte – viene 
presentata come un dramma (δρᾶμα) e l’incarnazione culmina tragicamente con la sua morte. 
 



 

2 
 

7b. Origene, Fragmenta in Lucam 1c (PG 17, 313 D): “πραγμάτων” δέ φησιν [sogg. Luca], ἐπειδήπερ οὐ κατὰ 
φαντασίαν, κατὰ τοὺς τῶν αἱρετικῶν παῖδας, ἐδραματούργησεν Ἰησοῦς τὴν ἔνσαρκον αὐτοῦ παρουσίαν, 
ἀλλὰ, τυγχάνων ἀλήθεια [essendo egli la Verità”], πρὸς ἀλήθειαν ἐνήργησε τὰ πράγματα. 
- Ritorna la metafora di 7a. 
 
8. Filone di Alessandria, De congressu eruditionis gratia 61-2: ἐστὶν Ἠσαῦ ... ποίημα δέ, παρόσον πλάσμα 
καὶ μῦθός [“finzione e mito”] ἐστιν ὁ μετὰ ἀφροσύνης βίος, τραγῳδίας καὶ κενοῦ κόμπου καὶ πάλιν γέλωτος 
καὶ κωμικῆς χλεύης [i.e. κωμῳδίᾳς] ἀνάπλεως ... μαρτυρεῖ δὲ Μωυσῆς φάσκων, ὅτι “ἦν Ἰακὼβ ἄπλαστος” 
(Genesi 25, 27) ..., ὥστε ὁ ἐναντίος τούτῳ [ossia Esaù] ... πλάσματος καὶ ποιήματος καὶ μυθικῶν λήρων 
ἑταῖρος, μᾶλλον δὲ σκηνὴ καὶ μῦθος αὐτός [“teatro e mito egli stesso” (i.e. “teatro vivente, in carne e ossa”)].   
- Esaù viene contrapposto in negativo a suo fratello Giacobbe. 
 
9. Clemente Alessandrino, Pedagogo III 68, 1: Ἐπανορθωτέον δὲ [soggetto logico le donne] ὅτι 
μάλιστα καὶ τὰ σχήματα καὶ τὰ βλέμματα καὶ τὰ βαδίσματα καὶ τὰς φωνάς. Οὐ γὰρ ὥς τινες τὴν 
ὑπόκρισιν ζηλοῦσαι τῆς κωμῳδίας [“imitano la recitazione della commedia”] καὶ τὰς κατεαγυίας 
τῶν ὀρχηστῶν κινήσεις [“le movenze lascive dei pamtomimi”] παραφυλάττουσαι παρὰ τὰς ὁμιλίας 
σκηνοβατοῦσιν [“in pubblico calcano la scena teatrale”], αὐτοῖς τοῖς κινήμασιν τοῖς ἁβροῖς καὶ τοῖς 
ὑγροῖς βαδίσμασιν καὶ φωναῖς ταῖς πεπλασμέναις, κλαδαρὸν περιβλέπουσαι [“con sguardi 
ammiccanti”] κτλ. 
- Clemente espone il comportamento – morigerato e riservato secondo i suoi canoni – che deve tenere 
in pubblico una donna cristiana. Il comportamento opposto è descritto come una volgare recita 
tramite una articolata ed efficace immagine teatrale. 
 
10. Origene, Contro Celso VI 78 Borret: Ἑξῆς δὲ τοιαῦτά τινα λέγει ὁ Κέλσος· “ἔτι μὴν εἴπερ 
ἐβούλετο ὁ θεός, ὥσπερ ὁ παρὰ τῷ κωμῳδῷ Ζεὺς [“lo Zeus messo in scena dal commediografo”] 
ἐκ τοῦ μακροῦ ὕπνου διϋπνίσας, ῥύσασθαι τὸ τῶν ἀνθρώπων γένος ἐκ κακῶν, τί δή ποτε εἰς μίαν 
γωνίαν ἔπεμψε τοῦτο, ὅ φατε, πνεῦμα; δέον πολλὰ ὁμοίως διαφυσῆσαι σώματα καὶ κατὰ πᾶσαν 
ἀποστεῖλαι τὴν οἰκουμένην. ἀλλ’ ὁ μὲν κωμῳδὸς ἐν τῷ θεάτρῳ γελωτοποιῶν συνέγραψεν, ὅτι Ζεὺς 
ἐξυπνισθεὶς Ἀθηναίοις καὶ Λακεδαιμονίοις τὸν Ἑρμῆν ἔπεμψε· σὺ δὲ οὐκ οἴει καταγελαστότερον 
πεποιηκέναι Ἰουδαίοις πεμπόμενον τοῦ θεοῦ τὸν υἱόν;”. Ὅρα δὴ καὶ ἐν τούτοις τὸ ἄσεμνον τοῦ 
Κέλσου, ἀφιλοσόφως κωμῳδίας ποιητὴν γελωτοποιὸν παραλαβόντος καὶ τῷ ... [scil. θεῷ, ossia 
Zeus] πέμποντι Ἑρμῆν παραβάλλοντος τὸν τοῦ παντὸς δημιουργὸν θεὸν ἡμῶν. 
- Per denigrare la dottrina cristiana Celso afferma che il dio (Zeus) messo in scena da un anonimo 
poeta comico pagano risulta più saggio del dio dei cristiani: Zeus, infatti, ha mandato Ermes – un dio 
– a Spartani e Ateniesi, mentre il dio dei cristiani per liberare il mondo dal male ha inviato un solo 
uomo e, per di più, a un popolo (i Giudei) che abita in un angolo del mondo.  
 


